Czy teatr moze ustysze¢ sygnaty SOS wysytane przez dzisiejsze czasy, w Swiecie zubozatych obywateli,
zamknietych w celach wirtualnej rzeczywisto$ci, zagubionych w dusznej prywatnosci? W $wiecie
zrobotyzowanych istnien uwigzionych w totalitarnym systemie kontroli i represji obejmujacym wszystkie
aspekty zycia?

Czy teatr jest zaniepokojony niszczeniem srodowiska, globalnym ociepleniem, powazng utratg
réznorodnosci biologicznej, zanieczyszczeniem oceandw, topnieniem lodowcow, wzrostem pozardw
laséw i ekstremalnymi zjawiskami pogodowymi? Czy teatr moze stac sie aktywng czescig ekosystemu?
Teatr zauwaza od wielu lat wptyw cztowieka na planete, ale nie radzi sobie z tym problemem.

Czy teatr troszczy sie o kondycje czlowieka, jaka ksztattowana jest w XXI wieku, w ktérym jednostkg
manipulujg interesy polityczne i ekonomiczne, sieci informacyjne i opiniotwércze korporacje? W ktorym
media spotecznosciowe z jednej strony utatwiajg komunikacje, z drugiej stanowig dla niej doskonate alibi,
zapewniajgc niezbedng bezpieczng odlegtos¢ od Innego? Wszechobecne poczucie leku przed Innym,
odmiennym, Obcym, dominuje w naszych myslach i dziataniach.

Czy teatr moze stac si¢ laboratorium wspétistnienia roznic za cene lekcewazenia otwartej rany?

Krwawigca rana wzywa nas do rekonstrukcji mitu. Jak to okre$lit Heiner Muller: ,Mit jest agregatem,
maszyna, do ktorej mozna podtaczaC wcigz nowe i nowe maszyny. Dostarcza on energie, dopoki
narastajgce przyspieszenie nie wysadzi w powietrze kregu kultury”; i dodatbym — kregu barbarzynstwa.

Czy reflektory teatralne mogg rzuci¢ $wiatto na spoteczng traume, zamiast zwodniczo o$wietla¢ same
siebie?

To pytania, na ktére nie ma ostatecznych odpowiedzi, poniewaz teatr od wiekdw istnieje i trwa dzieki
pytaniom bez odpowiedzi.

Pytania te prowokuje Dionizos przechodzac przez miejsce swoich narodzin, mijajac scene starozytnego
teatru, kontynuujac w milczeniu swojg uchodzczg podroz poprzez krajobrazy wojny, dzisiaj,
w Migdzynarodowym Dniu Teatru.

Spdjrzmy w oczy Dionizosa, ekstatycznego boga teatru i mitu, boga, ktdry taczy przesztose,
terazniejszo$¢ i przyszto$¢, dziecka narodzonego dwukrotnie, z Semele i z Zeusa, wyraziciela ptynnych
tozsamosci, kobiecej i meskiej, gwattownej i fagodnej, boskiej i zwierzecej, pomiedzy szalenstwem
a rozsadkiem, porzadkiem i chaosem — akrobaty na granicy zycia i Smierci.

Dionizos stawia fundamentalne pytanie ontologiczne: ,0 co w tym wszystkim chodzi?”, pytanie, ktére
popycha tworce w strone coraz to gtebszego badania korzeni mitu i wielu wymiaréw zagadki cztowieka.

Potrzebujemy nowych sposobdow narracii, by pielegnowa¢ pamie¢ i ksztattowa¢ nowg etyczng i polityczng

odpowiedzialnos¢, ktdra pomoze nam uwolni¢ sie z rozmaitych form dyktatury wspdiczesnego
Sredniowiecza.

Theodoros Terzopoulos



